
Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic  

Volume 10/12 Summer 2015, p. 1231-1242 

DOI Number: http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.8635 

ISSN: 1308-2140, ANKARA-TURKEY 

 

 

 

 

TECELLÎ DÎVÂNI’NDA ATEŞ MAZMUNU 

 

Nesibe YAZGAN USLU** 

 

ÖZET 

Ateş, hava, su ve toprakla birlikte yaratılışın dört unsurundan 

biridir. “Anâsır-ı erbaa” denen bu dört unsur, İlk Çağ Yunan felsefesi ile 

Orta Çağ Hristiyan ve İslam felsefelerinde doğal varlıkların ilkesi olarak 
kabul edilmiştir. “Anâsır-ı erbaa”dan biri olması ve yok edici özelliğe 

sahip olması yönüyle ateş, her dönemde insanoğlunun ilgisini 

çekmiştir. İnsanoğlu için hem korkulan hem de gücünden yararlanmak 

istenilen gizemli bir gücü simgeleyen ateş, uygarlık tarihine yön vermiş 

ve insanlığı pek çok noktada etkilemiştir.  

Tarihsel ve toplumsal olarak tüm kültürlerde ateşe derin anlamlar 

yüklenmiştir. Kaynağını yaşamdan ve insandan alan sanat, insana ve 

yaşama dair her kavramı kendine malzeme edinmiştir. İşte bu 

malzemelerden biri de ateştir. Pek çok şair, eserlerinde ateş temini 

kullanmıştır. Ateş temi, Türk edebiyatının önemli bir halkasını 

oluşturan Divan şiirinde de sıklıkla kullanmıştır ve zamanla bir 
mazmun hüviyetine bürünerek klasik Türk şirinin çok kullanılan, 

önemli mazmunlarından biri hâline gelmiştir. 

Klasik Türk edebiyatında ateş kavramının kullanıldığı yerlere 

bakıldığında mısra-ı bercesteler, ateş gazelleri, ateşe dair renkli imajlar 

ve kelime oyunları karşımıza çıkmaktadır. Özellikle Sebk-i Hindî şairleri 
ateş mazmununu orijinal bir şekilde kullanmışlardır. 17. yüzyılda 

yaşamış ve Sebk-i Hindî üslübunu benimsemiş bir şair olan Tecellî de 

şiirlerinde bu mazmunu başarılı bir şekilde kullanmıştır. Bu çalışmada 

genel olarak mazmun kavramı ele alınarak, ateş mazmununa 

değinilecek ve bu mazmunun Tecellî Divanı’ndaki kullanımı 

incelenecektir.  

Anahtar Kelimeler: Ateş, mazmun, ateş mazmunu, Sebk-i Hindî, 

Tecellî, Tecellî Divanı. 

 

 

 

 

                                                 
 Bu makale Crosscheck sistemi tarafından taranmış ve bu sistem sonuçlarına göre orijinal bir makale olduğu 

tespit edilmiştir. 
** Okt. El-mek: İstanbul Şişli Meslek Yüksekokulu, El-mek: nesyazgan@gmail.com 

http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.8635


1232           Nesibe YAZGAN USLU

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/12 Summer 2015 

THE FIRE POETIC THEME IN TECELLİ’S DIWAN 

 

ABSTRACT 

Fire is one of the four elements of creation with air, water and soil. 

These four elements, called “Anâsır-ı erbaa” have been accepted as a 

pirinciples of naturel heritage in ancient Greek philisophy and Christian 

and Islamic philosophy of Middle Ages. Fire has attracted the interest of 

mankind, becaming one of the “Anâsır-ı erbaa” and having a 

charactersitic of destroying property. Fire, which has symbolize the 
mysterious power that was feared by mankind and desired to take of 

advantage this power, has give direction to history and has influenced 

the uman civilization in many points. 

Fire has an important positon in all cultures due to its historical 

and social importance. Art, concerning of llive and people, has give 
importance every material about people and life. Fire is one the 

materials. Many poets have used theme of fire in their works. . The fire 

theme is an oft-used notion which used by Diwan poets. Moreover this 

notion has become an important poetic theme of classical Turkish 

literary. 

When considered using fire poetic theme in classical Turkish 
literary that is seen mısra-ı bercestes, fire ghazals, colourful images 

about fire and word games. Especially Sebki Hindî’s poets have used 

fire poetic theme sucessfully. Tecellî, who lived in 17th century an 

Ottoman Diwan poem and internalized Sebk-i Hindî, used fire poetic 

theme sucessfully, too. In this work examines fire poetic theme and 
researches using fire poetic theme in Tecellî’s Diwan. 

 

STRUCTURED ABSTRACT 

Poetic theme (mazmun) is derived from the root of "zımn" in Arabic 

language that means to inner part of the object and it has various 

meanings. Although there are different opinions about definitations and 

constraints of poetic theme, usage of poetic theme has been accepted as 

a talent in Turkish literature. The concept of fire, having deep meanings 

in all cultures, has turned into a poetic theme and became one of the 
oftused poetic theme in Turkish literature. The fire poetic theme, 

especially used by Sebk-i Hindî poets, has affected Tecelli, who has 

influenced Sebk-i Hindî. Tecelli, who has a mesnevi callled Gülendâm u 

Küeyt (Risâle-i Râz) and diwan, lived in Balkans in 17th century. In this 

study has been informed fire poetic theme based on the concept of 
poetic theme and usage areas of Tecelli’s Diwan have been examined. 

In Turkish literature fire creates specific semantic word. Some 

states constructing this semantic word can be categorize like these: Fire 

shows love suffer of lover and fire of love burns lover. Although lover 

always sheds tears to extinguish the fire, lover can not extinguish the 

fire. Fire uses with candle and burning fire of love is like smoldered 
candle. Girlfriend's cheeks, lips and wine are fire due to the color so 

they are burnings.  



Tecellî Dîvânı’nda Ateş Mazmunu                1233 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/12 Summer 2015 

In this study, which was used thematic classification tecnique 
from qualitative research, has been made some points about usage of 

fire poetic theme in Tecelli's Diwan. There are 10300 words in Tecelli's 

Diwan. Fire poetic theme and related world about this is used 44 times. 

Fire world has emerged, comprising number of words related to fire. 

Fire has been discussed in various way in Tecelli's Diwan. Fire 

has been used as a metaphor and it has created the elements of redif of 
indepented gazel. 42. gazel of Tecelli's Diwan commences with fire 

poetic theme and in this ode the concepts of flower, tornado, tree and 

love are used as a fire. In ode's first couplet lover's wounded hearth is 

envisioned as a fire flower like flame of fire garden. In the second 

couplet of the ode, lover's sigh of wind is likened to a fiery tornado. In 
the third couplet fire is likened to tree. In the fourth couple of ode, lover 

is likened newt and it is refered to an event that newt's life in fire. In the 

last couplet, which is the most sparkling one, the art of exclamation is 

used; wine is likened to night and the morning,  waking up after a 

drunken night, is likened to the edge of the fire.  In last couplet 

assemblies, called “ıyş u işret”, is explained. Assemblies, which is one of 
the important element in classic poetry, are musical meetings that poets 

come together for read poems and enjoy. Wine, which is used in both 

figurative and real meaning in classic poetry, is likened many elements 

according to imagination. In this ode Tecelli likens wine to night and 

also the morning of the wine drunk night likens to the edge of fire. Wine 
concept in the classical poetry, differs according to anyone spirit. 

Therefore couplets about the wine can be interpreted in different ways. 

This situation is valid for this couplet. Night is a time of heightened the 

feelings of loneliness, in this time period people appeal to wine. It is 

known by everybody that temperature at night reduces due to lack of 

sun and people's heating requirements increase. When considering the 
effects of wine material and spiritual sense, it can be said that wine 

eliminates the chiliness of night. The traces of drunkunness slowly 

eraesed in the morning due to the reduction of alcohol and reference to 

this situation Tecelli likens himself to night and morning likens to edge 

of fire. Night is burning and comes from fire with wine, ıyş morning is in 
the edge of fire, it is not as burning as fire but partialty there are some 

burning properties. The relationship between wine and fire is also 

concerned with the opinion that alcohol is forbidden in Islam. According 

to Islamic belief that sinners will go to the hell and hell consist of fire. 

With reference to this belief poets likens ıyş morning to edge of fire. 

People is in the edge of fire at the morning that is drunk. This couplet, 
which has deep meanings, shows both the multi level construction of 

couplet in Turkish literature and examplifies the different usage of fire 

poetic theme. 

Text, which is produced with the help of the disiplinary such as 

religion, history, politics, folks, philisopohy, pyschology and sociology 
and a has multi level construction, is open to different readings. On the 

basis of this, in this study is given historical, social and pyschological 

information about fire, mentioned usage of fire poetic theme in classic 

Turkish literature and Tecelli Diwan reading has been made on the axis 

of fire poetic theme based on the concept of poetic theme. 

Tecelli's frequent use of fire poetic theme is not accident that he is 
effected by Sebk-i Hindi. Red and fire, which is very important in Sebki 



1234           Nesibe YAZGAN USLU

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/12 Summer 2015 

Hindi poetry, come into promience naturally in Tecelli's poems and 
Tecelli has used successfully red in poetry directly or undirectly. It has 

been confirmed that Tecelli, who shows big effort to create fantasy world 

and partially achieves, creates his own poetry language, discussing fire 

of love and using fire as a liet motif. 

Key Words: Fire, poetic theme, fire poetic theme, Sebk-i Hindî, 

Tecellî, Tecellî’s Diwan. 

 

Mazmun Kavramı 

 Klasik Türk edebiyatında mazmun kullanmak bir hüner kabul edilmiştir (Durkaya, 2013). 

Ancak mazmunun tanımı ve sınırları hakkında çok farklı fikirler ileri sürülmüştür (Donuk, 2012). 

Mazmun sözcüğü Arapça’da “bir nesnenin içi, iç kısmı” anlamına gelen zımn kökünden türemiştir 

ve çeşitli anlamlara gelmektedir: 1. Henüz babanın sülbünde olan zürriyet (Asım, 1305); 2. Hamile 

devenin karnında bulunan, henüz doğmamış yavru (Menzur, 1994); 3. Ödenmemiş, ödenmesi lazım 

gelen şey (Salahî,1313). Sözlük karşılığı bu şekilde olan mazmun sözcüğü, edebî terim olarak ise 

şu anlamları içerir: 1. Nükteli, cinaslı, sanatlı ince söz (Sami, 1978); 2. Hakiki mânâ, ana fikir 

(Naci, 1996) ;  3. Mefhum, mana, anlaşılan şey (Devellioğlu, 2005);  4. Bir söz ve ibâreden 

çıkarılan gizli mana, zımnen söylenmiş misal (Çavuşoğlu, 1984).  

 Semantik olarak, yukarıda belirtilen karşılıkları içeren mazmun terimi klasik edebiyat 

bağlamında sınırları hâlen kesin çizgilerle belirlenememiş bir kavramdır. Ömer Faruk Akün, 

Mehmed Çavuşoğlu, Sebahat Deniz, Âgâh Sırrı Levend, Mine Mengi, Orhan Okay, Ahmet Talat 

Onay, İskender Pala, Şahin Uçar gibi araştırmacıların mazmunun tanımı ve sınırlarının 

belirlenmesiyle ilgili farklı görüşlerde olduğu görülmektedir (Akün, 1994, s.421-424; Çavuşoğlu, 

1984, s.189; Deniz, 2008, s.207; Levend, 1980, s.7-8; Mengi, 2000, s.49; Okay, 1983/3, s.43-45; 

Onay, 1992, s.LX; Pala, 1999, s.10-11; Uçar, 1993’ten ayrıbasım, s.3). Ancak araştırıcıların -bazı 

fikir ayrılıkları var olsa da- şiirlerdeki mazmunların bulunmasının bilgi birikimi gerektirdiği 

konusunda hemfikir olmaları dikkat çekicidir.  

  Ateşe Dair İnançlar, Ateş Mazmunu ve Klasik Türk Edebiyatındaki Kullanımları: 

 Ateş, hava, su ve toprakla birlikte yaratılışın dört unsurundan biridir. Tarihsel ve toplumsal 

olarak tüm kültürlerde ateşe derin anlamlar yüklenmiştir. İlk insanların ateş ilhamını güneşin yakıcı 

sıcaklığı, yıldırımlar, yanardağlar veya yangınlardan aldığı düşünülür. Ateşin menşei hakkında pek 

çok efsane mevcuttur. “Birbirinden hayli farklı olan bu efsanelere göre ateş kahraman bir kimse 

tarafından yeryüzüne getirilmiştir. Ateşi insanlara veren tanrılardır yahut insanlar onu tanrılardan 

çalmıştır. Ateşin kendisi tanrı veya tanrıçadır yahut da tanrının gücünü gösteren bir işarettir. Ateş 

kendisine mahsus ruhu olan bir varlıktır. O bir devdir veya Helios adlı güneş devinin yeryüzüne 

inmiş, evcilleştirilmiş yavrusu olan bir devdir. Bütün bu efsanelerde ortak nokta, ateşte insanüstü 

bir mahiyet ve özellik görülmesidir” (Tanyu, 1991, s.52). 

 Toplumlar ve dinler tarihine bakıldığında ateşle ilgili pek çok inancın ve ritüelin var olduğu 

görülür. Özellikle Hint ve İran inançlarında ateşe kudsiyet atfedilmiştir. Bu inanç sistemlerinde ateş 

ilahî bir varlık olarak kabul edilmiştir. Örneğin, Agni, Hindistan’daki; Atar, İran’daki ateş ilahıdır. 

Özellikle Mecûsilik’te ateş kültünün önemi büyüktür. Eski İran’da, içinde kutsal ateşin yandığı 

âteşkede denilen tapınaklar vardır. Eski Mısır inanç sistemine bakıldığında ateşin hem ölüm ötesi 

ceza unsuru hem de temizleyici olarak kabul edildiği görülür. Eski Mısır’daki bu inanca Bâbil 

mitolojisinde de rastlanır. Eski Yunan mitolojisine göre de Zeus, insanları cezalandırmak için 

onlardan ateşi almış; ancak Prometheus onu çalıp insanlara geri vermiş ve bu yüzden ateş tanrısı 



Tecellî Dîvânı’nda Ateş Mazmunu                1235 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/12 Summer 2015 

olarak tanınmıştır. Eski Yunan ve İran inançlarına bakıldığında bu iki kültür arasında ateş inancıyla 

ilgili benzer algılayışların olduğu dikkat çeker (Tanyu, 1991, s.52). 

 Hristiyanlık, Musevilik ve İslamiyet’te ateş tanrısının ya da kültünün olmadığı görülür. 

Ancak bu dinlerde de geçmiş inançların etkisiyle oluşmuş bazı deyimler ve uygulamalar vardır. 

Tevrat’ta ateş, tecellîyi ifade etmek için kullanılan bir terimdir. Hz. Mûsâ’nın Sînâ Dağı’nda ateşle 

olan imtihanı Tevrat’ta sık sık anlatılır ve buna bağlı olarak zamanla bazı Yahudi âyinlerinde ateşin 

kullanıldığı ve sembolik bir anlam kazandığı görülür. Hristiyanlıkta ateş genel olarak uhrevî 

konularda kullanılan mecazî bir anlatım unsurudur. İslamiyet‘e bakıldığında ise ateş kültüne delalet 

edebilecek herhangi bir ifade yoktur. Kur’an-ı Kerîm’de Hz. Mûsâ’nın Sina Dağı’nda ve Horeb’de 

ateş bahsinde yaşadıkları ayrıntılı olarak anlatılmakta ancak burada ateş, vahye muhatap olmak için 

bir vesile olarak kabul edilmektedir. Tevrat ise bu hadiseyi Tanrı’nın ateşte tecellisi olarak 

yorumlar. Hadislerde ateş genellikle cehennemi ifade etmek üzere, bazen de azap anlamında 

kullanılmış ve nâr sözcüğüyle “ashâbü’n- nâr”, “ehlü’n-nâr”, “azâbü’n-nâr” ve “ebvâbü’n-nâr” gibi 

deyimler ortaya çıkmıştır (Tanyu, 1991, s.52). 

 Dinler ve inançlar tarihinde bu derece öneme sahip olan ateş kavramı psikanalizde de derin 

bir önemi haizdir. Gaston Bachelard “Ateşin Psikanalizi” adlı çalışmasında ateşin bilinçaltı 

karşılıklarını Batı mitolojisinden hareketle açıklamaya çalışır. Çalışmasının “Ateş ve Hayal” 

başlıklı bölümünde ateşi temaşa etmenin felsefî düşünceye açılan bir kapı olduğunu vurgular ve 

ateş karşısında oturan çocuğun ister istemez Düşünen Adam duruşu aldığına dikkat çeker 

(Bachelard, 1995, s.20). Burada özellikle çocuğa vurgu yapılması önemlidir. Çünkü çocuk zihni, 

her türlü önyargıdan uzak dipsiz bir evrendir. Yazar, buradan hareketle ateşin insanı düşünmeye 

yönelttiği gerçeğine dikkati çeker.  

 Bachelard’ın hayal-ateş bahsindeki düşüncelerine paralel olarak İskender Pala’nın şu 

ifadeleri de ateş kavramı için önemlidir: “Evrenin kurucu unsuru olmak, ateşe düşüncenin de bir 

unsuru olmak hakkını veriyor, belki hayal için seçme unsuru olma ayrıcalığını kazandırıyor. Çünkü 

‘ateş hayali’nde her şeyi açıklamak mümkün ve ateş hayali kurmak bir ayrıcalıktır. Ancak o zaman, 

yavaş değişen şeyler hayatla, hızlı değişen şeyler ateşle izah edilebilir ve mümkün kılınabilir. Bu 

yüzden ateş üstün bir varlıktır” (Pala, 2008, s.244). 

 Anâsır-ı erbaadan olan ateş; hava, su ve toprakla birlikte varlık âleminin dört temel 

öğesidir. Bu dört öğenin, insanların karakter ve mizaçlarına hâkim olduğu düşünülür. Buna göre 

ateşin tabiatı sıcaklık, suyun yaşlık, havanın soğukluk ve toprağın da kuruluktur (Pala, 2005, s.23). 

 “Öyle ki ânâsır-ı erbaanın diğer üç öğesi ateşe karşı cephe almak zorunda kalmış, onunla 

baş edebilmek için adeta aralarında ittifak kurmuş, alevleri yok etme savaşında âdeta birbirinin 

yardımına koşuyorlar. Şansını ilk deneyen su oluyor; başaramazsa yanışın oksijenini yok etmek 

için hava imdada koşuyor; daha mı olmadı, bütün varlığı ve bedeninin son zerresine kadar toprak 

onun üzerine atılıyor. Buna rağmen teker teker geldiklerinde ateş hepsini hükmü altına alabiliyor. 

Sözgelimi toprağı kendine yurt edinmiş durumdadır; onun kucağında beslenip büyür. Hava onun 

itaatkâr bineğidir ve rüzgârlar elindeki kamçısıdır, onlarla hükmeder. Bu yüzden daima havaya 

yaranmaya çalışır, her daim yolunca gider. Suya mesafeli duruşu ise biraz onu kıskanmasından, 

biraz da kendine rakip gibi görmesindendir” (Pala, 2005, s.244). 

 Dinleri, inançları, kültürleri ve psikanalizi bu denli etkilemiş olan ateşin, hayatın aynası 

olan edebiyatı etkilememesi düşünülemez. Türk edebiyatında ve dünya edebiyatında ateşin sayısız 

esere konu olduğu, pek çok benzetmede kullanıldığı bilinmektedir. Klasik Türk edebiyatı 

bağlamında ise ateş, öncelikle âşığın içinde bulunduğu aşk ıstırabıdır. Âşığın sevgilisine duyduğu 

özlem ve hasret kendini ateş şeklinde gösterir ve âşığı yakar. Âşık bu ateşi söndürmek için daima 

gözyaşı döker; ancak ateş sönmez. Ateş, bazen mumla birlikte kullanılır ve âşığın aşk ateşiyle 



1236           Nesibe YAZGAN USLU

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/12 Summer 2015 

yanması hâli, için için yanan bir muma benzetilir. Sevgilinin yanağı ve dudağı rengi dolayısıyla bir 

ateştir, bu nedenle yakıcıdır. Şarap da rengi dolayısıyla âteş-i seylâledir (Pala, 2005, s.41). 

 Klasik edebiyatta ateş, lale ile birlikte kullanılınca dağlama özelliğiyle kendini gösterir. 

Çünkü lalenin bağrındaki dağ, sevgilinin yanağından dolayı ortaya çıkmıştır. Ateş, cehennemdeki 

nârdır ve onda nur özelliği de vardır. Zira ateş, yakma özelliğinin yanı sıra aydınlatma özelliğine de 

sahiptir. Ateş, Nemrud’un Hz. İbrahim’i ateşe atması ve Sînâ Dağı’nda Hz. Musa’nın yaşadığı 

hadise sebebiyle de şiirlerde sık sık telmih unsuru olarak kullanılır. Ateşle ilgili en dikkat çekici 

kullanımlardan biri de semenderdir. Semender ateşte yaşadığına inanılan efsanevî bir yaratıktır. 

Âşık, aşk ateşinde yaşadığı için kendini çoğu kez semendere benzetir. 

Tecellî Kimdir? 

 Tecellî 17. yüzyılda yaşamış divan sahibi bir şairdir. Hakkında pek fazla bilgi bulunmayan 

Tecellî’nin asıl adı kaynakların çoğunda Zülfikâr, Osmanlı Müellifleri’nde ise Abdülkadir şeklinde 

kayıtlıdır (Ayvansarayî, 1985, s.166; Beliğ, 1985, s.49; Safâyî, 2005, s.114). Mehmed Nail Tuman 

ise ise şairin adını Abdülkadir Zülfikâr olarak tespit etmiştir (Tuman, 2001, s.126-127).  

 İncelenen kaynaklarda doğum yeri tam olarak bilinmeyen şairin Balkan topraklarında 

yaşadığı ve Prizrenli olduğu konusunda fikir birliği mevcuttur. (Ayvansarayî, 1985, s.166; Beliğ, 

1985, s.49; Safâyî, 2005, s.114). Tecellî Dîvânı’yla ilgili çalışma yapan Sabahat Deniz, Gülendâm 

ü Küeyt adlı eserinden yola çıkarak şairin 1620-1621 yılında doğmuş olabileceğini ifade eder 

(Deniz, 2005, s.16). 

Tecellî’nin hayatı hakkındaki en ayrıntılı bilgiler Safâyî Tezkîresi’nde mevcuttur. Safâyî, 

Tecellî hakkında şu bilgileri verir: “Nâmı Zülfikâr’dır. Rumeli’nde vâkî Pirizren nâm kasaba-i 

meşhûrdan zuhûr etmiştir. Evâil-i hâlinde tahsîl-i maarif edip dîvân-ı sultânî kâtipleri silkine sâlik 

olup şi‘r ü inşâya heves ve fenn-i târihe dest-res bulup târih-şinâslıkta tahsil-i bedia edip hoş-

sohbet olmakla bazı vezirin mazhar-ı kirişme-i iltifatı olup ahd-i Sultan Süleyman Hân-ı Sânî’de 

vezir-i azam olan Tekfurdağlı Mustafa Paşa nam vezirin hemdem ü hem-celîsi ve mahrem-i kâselîsi 

olmağın dîvân-ı bülend-eyvân-ı Süleymânî’de piyade mukabeleciliği ile ser-efrâz olmuştur. Asrın 

şuarâsındandır. Müretteb-i dîvân-ı belâgat unvanı vardır. Bin yüz senesinde Ordu-yı Hümâyûn 

Sofya sahrasında meks üzre iken fezâ-yı ademe irtihâl etmiştir” (Safâyî, 2005, s.114). 

 Bu kaynaktan ve diğer kaynaklardan edinilen bilgilere göre Tecellî’nin günümüze ulaşan 

iki eseri mevcuttur. Bunlar, “Gülendâm u Küeyt (Risâle-i Râz)” adlı mesnevîsi ve “Dîvân”ıdır. 

Özellikle Dîvân’ı, Tecellî’nin edebî şahsiyetini gösteren en önemli kaynaktır.  

Tecellî Dîvânı 

 Tecellî Dîvânı müretteb bir divandır ve iki kısımdan oluşur. Dîvân’ın ikinci kısmı noktasız 

şiirlerden oluşmaktadır. Tecellî Dîvânı’nın birinci kısmında 1 mesnevi, 6 kaside, 2’si kıta 3’ü nazm 

olmak üzere 5 medhiye, 109 gazel, 13’ü kıta 4’ü nazm olmak üzere 17 tarih; Dîvân’ın noktasız 

harflerden oluşan ikinci kısmında ise 32 gazel ve her gazelin altında bir dübeyt, ayrıca 36 dübeyt, 

14 matla yer almaktadır. Dîvân’ın sonunda ise 1 pür-nukat beyit vardır. Dîvân’da toplam 1 

mesnevi, 6 kaside, 16 kıta, 7 nazm, 141 gazel, 68 dübeyt, 15 matla olmak üzere 254 manzume 

mevcuttur (Deniz, 2005, s.30). 

Tecellî’nin Edebî Şahsiyeti 

 Tecellî, Sebk-i Hindî etkisinde kalmış bir şairdir. Sebk-i Hindî, zincirleme tamlamalarla 

ortaya konan girift ve mücerret hayaller, anlamda derinlik, soyut ve somut kavramlar arasında ilgi, 

mana hâkimiyeti, fazla sözden kaçınmak, ifade orijinalliği, alışılmamış benzetme ve mazmunları 



Tecellî Dîvânı’nda Ateş Mazmunu                1237 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/12 Summer 2015 

kullanma, hayallerde incelik, insan ruhunun çırpınışları ve tasavvufun bunlarla kaynaşması esasına 

dayanan bir üslup özelliğidir (Deniz, 2006, s.93). 

 Sebk-i  Hindî tarzını benimseyen şairlerde kırmızı rengin ve ateş mazmununun sık 

kullanıldığı görülür. Türk edebiyatının en güzel gazellerinden olan Şeyh Galib’in âteş redifli gazeli 

Sebk-i Hindî şairlerinde görülen kırmızı renk ve ateş kullanımına çok iyi bir örnektir (Gâlib, 1994, 

s.327). Tecellî Dîvânı incelendiğinde Tecellî’nin ateşle ilgili kullanımlara verdiği önem açıkça 

görülecektir. Tecellî’nin seçtiği mahlasla ateş arasında bir bağlantı bulunduğu da muhakkaktır. 

Ancak tüm bu ilişkileri kavrayabilmek için önce mazmun ve ateş kavramı üzerinde durulmalıdır. 

Tecellî Dîvânında Ateş Mazmununun Kullanımı 

  Tecellî Dîvânında toplam 10300 kelime bulunmaktadır. Dîvân’ın ilk bölümünde 7356 

kelime, noktasız şiirlerden oluşan ikinci bölümünde ise 2744 kelime mevcuttur. Bu kelime 

dağarcığı içinde âteş, âteşkede, nâr ve âteşîn sözcükleriyle ilgili kullanımların sayısı 44’tür. Ateşle 

ilgili olmaları yönüyle alev, şûle, şerer, pertev gibi ifadeler de bu kelime hesabının içine katılırsa 

karşımıza yüzlerce kelimeden oluşan bir ateş dünyası çıkar.  

 Klasik şairlerin ateş imgesini kullandığı şiirler büyük ölçüde ızdırapla ilgilidir. Izdırabın 

kaynağına ise genel olarak üç şekilde rastlanır: Şairlerin hayatlarında başlarından geçen acı olaylar 

sonucunda yaşadıkları ızdırap; Sebk-i Hindi’nin tesiriyle bu akımın bir teması olarak kullanılan 

ızdırap ve aşk sonucu çekilen ızdırap (Ercan 2013, 1413-1440; Demirel 2000, 65-89). Bir Sebk-i 

Hindi şairi olan Tecellî’de de durum bu şekildedir.  

 Âteş - Âteşîn İlişkisi: 

 Âteşîn sözcüğü “canlı, renkli, ateşten, ateş renginde” anlamlarına gelen Farsça bir sıfattır. 

Bu sıfatın Tecellî Dîvânı’nda K.1/8; K.3/8; K.6/20; G.1/6; G.7/5; G.18/2; G.21/1; G.24/3; G.30/3; 

G/2; G.34/2; G.44/4; G.56/2; G.69/2; G.72/1; G.75/5; G.79/5; G.88/2; G.102/5’te olmak üzere 

toplam 19 farklı şiirde geçtiği görülmektedir (Deniz, 2005). 

 Tecellî, geleneğe uygun olarak âteşîn sözcüğünü renk, ateş ve canlı olma hâli anlamlarında 

kullanmıştır. Özellikle lale ve nergis gibi çiçeklerin âteşîn sözcüğüyle ifade edildiği beyitler 

dikkate değerdir. Ateş ve lâle arasındaki ilişki sıklıkla vurgulanmış, lalenin rengini ateşten aldığı ve 

ortasındaki dağın ateş sebebiyle ortaya çıktığı belirtilmiştir. Tecellî, lalenin ortasındaki yara olan 

dağ ile ateşle dağlama yöntemi arasında ilgi kurmuş ve bununla ilgili, geleneğe uygun olarak söz 

oyunları yapmıştır: 

  Dil-i pür-zahm-ı âteşînümdür 

  Lâle-i dâğdârdan maksûd          (G.30/2) (Deniz, 2005). 

 (Ortası yanık lale ile anlatılmak istenen, yakıcı yaralarla dolu gönlümdür.) 

 Tecellî örneklenen beyitte yaralı gönlünü, ortası yanık bir tür laleye benzetmiştir. Bazı lale 

türlerinin ortası siyah ve deliktir. Şâir gönlünü bu yaralı laleye benzetmiştir. Çünkü sevgili ona 

eziyet etmekte yüreğini dağlamaktadır, bu sebeple onun gönlünde tıpkı lalenin ortasındaki yara gibi 

yaralar açılmaktadır. 

 Âteşîn ve lale sözcüğü arasında benzetmeli kullanımın yer aldığı beyitler arasında dikkati 

çekenlerden biri de şudur: 

  

 

 



1238           Nesibe YAZGAN USLU

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/12 Summer 2015 

  Gonce-i âteşîn lâle imiş  

  Micmer-efrûz-ı bî-duhânı bahâr   (K.1/8) (Deniz, 2005). 

 (Baharın dumansız buhurdanını tutuşturan kor, ateş gibi kırmızı renkli lalenin 

tomurcuğudur.) 

 Alıntılanan beyitte lalenin yine, kırmızı rengi dolayısıyla âteşîn sıfatıyla nitelendiği ve 

benzetmeli unsur olarak kullanıldığı görülmektedir. 

Âteş-Semender 

 Semender, ateşte yaşadığına inanılan efsanevî bir yaratıktır. Semenderin, bir kuş ya da 

kertenkele cinsi olduğu düşünülür. Kimilerine göre ise kuyruklu bir hayvandır. Hindistan’daki 

Mecûsîlerin devamlı yaktıkları ateşin hararetinin artmasıyla içinde semender denilen kanatlı bir 

böcek hâsıl olduğuna dair bir inanış da mevcuttur. Klasik şiirde semender daha çok âşıkla 

benzetmeli olarak kullanılmaktadır. Tecellî’de semender sözcüğüne 3 beyitte rastlanmaktadır. Bu 

beyitler şu şekildedir: 

  Âteşkede-bâz iken semender 

  Murg-ı nâgam âşiyân olur gül      (K.2/9) (Deniz, 2005). 

 (Semender, ateşe tapanların mabedinde oynarken, gül de nağmeler söyleyen kuşa yuva 

olur.) 

 Bu beyitte Hindistan’da bulunan Mecûsilerin Âteşkede’de yaktıkları ve hiç 

söndürmedikleri ateşte yaşayan semender inancına telmih vardır. Şair, sadece bu olayı anlatmamış 

klasik edebiyatın en büyük aşklarından gül ve bülbülün aşkına da değinerek benzetmeli unsurlar 

aracılığıyla kesîf ve güzel bir beyit ortaya çıkarmıştır. Az kelimeyle yoğun imajlar yakalayabilmesi 

Tecellî’deki Sebk-i Hindî etkisini gösteren önemli bir özelliktir. 

  Gül-i tâbende-i gülzâra yakın oldukça 

  Düşer âteşlere mânend-i semender sünbül    (K.4/4) (Deniz, 2005). 

 (Sümbül, çiçek bahçesinin en göz alıcı çiçeği güle yakın oldukça semender gibi ateşlere 

düşer.) 

 Bu beyitte şair bahçedeki gülün ve sümbülün birbirine olan yakınlığından bahsediyor ve 

sümbülün güle yakın olmak için daha da çok kez semender gibi ateşlere düşeceğini vurguluyor. 

Burada sümbül ateşte yaşayan semendere benzetilmiştir. Ayrıca sümbülün güle yakın olmak için 

ateşlere düşmesi ifadesinde gülün renk bakımından ateşe benzetildiği görülür. Tecellî, bu beytinde 

yine iç içe geçmiş hayaller ve imajlar aracılığıyla başarılı sayılabilcek bir şiir atmosferi yaratmıştır. 

  Hele şimdi semenderâne benüm 

  Nev-bahârum şerâr-ı âteşdür      (G.42/4) (Deniz, 2005). 

 (Şimdi ben semender gibi ateş içinde yaşamaktayım; ateş kıvılcımları ise benim 

ilkbaharımdır.) 

 Alıntılanan bu beyitte Tecellî yine kendisi ve semender arasında benzerlik kurmakta, 

kendisini semendere benzetmektedir. Daha önceki iki beyitteki gibi yoğun hayaller içermeyen bu 

beyit, dil açısından daha sadedir ve Sebk-i Hindî’nin tüm özelliklerini taşımamaktadır. 

 

 



Tecellî Dîvânı’nda Ateş Mazmunu                1239 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/12 Summer 2015 

Âteş Gazeli: 

 Tecellî, Dîvân’ının 42. gazelinde âteş redifini kullanmış ve ateşle ilgili müstakil bir gazel 

yazmıştır. Tecellî’nin şiir dünyasını ve Dîvân’ında yer alan ateşle ilgili kullanımları yansıtması 

açısından bu gazelin tamamı incelenecektir: 

   

  Dâğ-ı sînem bahâr-ı âteşdür 

  Şûle-i lâlezâr-ı âteşdür 

 

  Sûzîş-i germî-i semûm gibi 

  Bâd-ı âhum medâr-ı âteşdür 

   

  Nukl-i bezm-i şarâb-hâne-i dey 

  Nev-bahârum şerâr-ı âteşdür 

   

  Ey Tecellî mey-i şebâne ile 

  Subh-ı ıyşum kenâr-ı âteşdür  (G.42) (Deniz, 2005). 

  

 Tamamı alıntılanan bu gazelin tüm beyitlerinde ateşin çeşitli unsurlarla benzetmeli olarak 

kullanıldığı görülmektedir. Tüm beyitlerde ateş konusu işlendiği için gazel yek-âhenk gazel 

vasfındadır.  Ateş, beyitlerdeki sıralamalar dikkate alınarak şu unsurlara benzetilmiştir: 

1.ateş - çiçek: Âşığın yaralı gönlü ateş bahçesinin alevine benzeyen bir ateş çiçeğidir. 

2.ateş - hortum: Âşık, âhının rüzgârını ateşten bir hortuma benzetmiştir. 

3.ateş - ağaç: Kış meyhanesindeki meze ile ateş ağacı benzetmeli kullanılmış ve aynı zamanda 

ateş, ağaca benzetilmiştir. 

4.ateş - aşk: Âşık, kendini semendere benzetir ve ancak ateş kıvılcımlarında yaşayabileğini söyler. 

5.kenar-ı ateş - subh-ı ıyş: Tecellî, bu beyitte nida sanatını kullanarak, şarabı geceye; içkili bir 

gecenin ardından uyanılan sabahı da ateşin kenarına benzetmektedir. Bu beyitte ıyş u işret yeri 

olarak bilinen meclislere değinilmektedir. Klasik şiirin önemli unsurlarından biri olan meclisler, 

şairlerin bir araya gelip şiir okudukları, sohbet ettikleri ve eğlendikleri müzikli toplantılardır. 

Şairler bu meclislerden ilham alarak çok güzel şiirler yazmıştır. Klasik şiirde hem gerçek anlamda 

hem de mecaz anlamda kullanılan şarap, şairlerin hayal gücü nispetinde pek çok unsura 

benzetilmiştir. Tecellî de bu gazelinde şarabı geceye benzetmiş; şarap içilen bir gecenin sabahını da 

ateşin kıyısına benzetmiştir. 

 Klasik şiirde şarap mefhumu, herkesin meşrebine göre değişkenlik gösterir. Şarap kimisi 

için şişede, kimisi için gönülde, kimisi için de tekkededir. Dolayısıyla bu beyit farklı şekillerde 

yorumlanabilir. Gece, yalnızlık hissinin arttığı bir zaman dilimidir, bu zaman diliminde insanlar, 

meyden, şaraptan medet umar; ondan yarenlik bekler. Güneş olmadığı için geceleri sıcaklığın 

düştüğü ve insanların ısınma ihtiyacının arttığı herkesçe bilinir. Şarabın maddi ve manevi 

anlamdaki ısıtıcı etkisi göz önüne alındığında da şarabın gecenin soğukluğunu giderdiği 



1240           Nesibe YAZGAN USLU

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/12 Summer 2015 

söylenebilir. Alkolün etkisinin azalması ve uykunun etkisiyle, içki içilen gecelerin sabahında 

sarhoşluğun izleri yavaş yavaş silinir. Tecellî de bu duruma atıfta bulunarak geceyi, ateşin 

kendisine; sabahı da ancak ateşin kenarına benzetmiştir. Gece şarapla birlikte yakıcıdır ve 

ateştendir; ıyş sabahı ise ateşin kenarındadır, ateş kadar yakıcı değildir; ancak kısmen de olsa 

yakıcı özelliğe sahiptir.  Şarap ve ateş arasındaki ilişki, İslamiyet’te içkinin haram olarak kabul 

edilmesiyle de ilgilidir. İslam inancına göre günahkârlar cehenneme gidecektir ve cehennem 

ateştendir. Şair de bu inanca telmihte bulunarak ıyş sabahını ateşin kenarına benzetmiştir. İnsan, 

içki içilen günlerin sabahında ateşin içinde değilse de ateşin kenarındadır. Yoğun anlamlar içeren 

bu beyit, hem klasik Türk edebiyatındaki beyitlerin çok katmanlı yapısını göstermekte hem de ateş 

mazmununun çok değişik şekillerde kullanabileceğine örneklik etmektedir. 

Sonuç 

 Din, tarih, siyaset, halkbilimi, felsefe, psikoloji, sosyoloji gibi disiplinlerden yararlanarak 

üretilen ve çok katmanlı bir yapıya sahip olan edebiyat metni, farklı okumalara açıktır. Bu 

açıklıktan hareketle, bu çalışmada, ateşe dair tarihsel, toplumsal ve psikolojik temelli inançlar 

hakkında bilgi verilmiş; ateş mazmununun klasik Türk edebiyatındaki kullanımlarına değinilmiş ve 

mazmun kavramı baz alınarak ateş mazmunu ekseninde bir Tecellî Dîvânı okuması yapılmıştır. Bu 

okuma sonucunda, ateş kavramının, Tecellî’nin şiirlerinde zengin bir kullanım alanına sahip olduğu 

görülmüştür.  

 Sebk-i Hindî akımının etkisinde kalan Tecellî’nin, ateş mazmununu sık kullanması tesadüfî 

değildir. Sebk-i Hindî şiirinde büyük bir önemi haiz olan kırmızı renk ve ateş, bir Sebk-i Hindî şairi 

olan Tecellî’nin şiirlerinde de doğal olarak ön plana çıkmıştır ve Tecellî, şiirlerinde kırmızıyı 

doğrudan ya da dolaylı olarak başarılı bir şekilde kullanmıştır. Kesif bir hayal dünyası yaratma 

konusunda büyük çaba gösteren ve kısmen başarı sağlayan Tecellî’nin, ateş konusunda daha çok 

aşk ateşini ele aldığı ve âteşîn sözcüğünü âdeta bir leit-motif gibi kullanarak kendi şiir dilini 

yarattığı tespit edilmiştir. 

 

KAYNAKÇA 

AKÜN, Ö. F. (1994). Divan edebiyatı. Türkiye diyanet vakfı İslam ansiklopedisi içinde (C.IX, s. 

389-427). İstanbul: TDV Yayınları. 

ASIM. M. (1305). El-okyanusü’l basit fi tercümetü’l kamusü’l-muhit. İstanbul: Cemal Efendi 

Matbaası. 

AYVANSARAYÎ, H. H. (1985). Mecmuâ-i tevârih (Haz. F. Ç. Derin - V. Çubuk).                                       

İstanbul: Edebiyat Fakültesi Basımevi. 

BACHELARD, G. (1995). Ateşin psikanalizi (Çev. A. Yiğit). İstanbul: Bağlam Yayınları.  

BELİĞ, İ. (1985). Nuhbetü’l-âsâr lî zeyl-i zübdeti’l- eş‘âr (Haz. A. Abdülkadiroğlu). Ankara: Gazi 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi Yayınları,  

ÇAVUŞOĞLU, M. (1984). Mazmun. Türk Dili, XLVIII, 388-389.  

DENİZ, S. (2005). Şairlerin gizli dili: mazmun. E. Şahin & E. G. Naskali (Ed.), Kültür tarihimizde 

gizli diller ve şifreler içinde sessiz anlatım içinde (s. 207-219). İstanbul: Picus Yayınları. 

DENİZ, S. (2006). Tecellî’nin iki beyti üzerinde Sebk-i Hindî ile ilgili yorumlar. M. Çakır & H. 

Koncu & H. Aynur (Ed.). Sözde ve anlamda farklılaşma: Sebk-i Hindî içinde (s. 90-101). 

İstanbul: Turkuaz Yayınları. 

DENİZ, S. (2005). Tecellî ve divânı, İstanbul: Veli Yayınları. 



Tecellî Dîvânı’nda Ateş Mazmunu                1241 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/12 Summer 2015 

DEMİREL, Şener (2000), “Ateş Redifli İki Matla Beytinin Karşılaştırmalı Tahlil Denemesi”, Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, C. 10, Sayı 2, s. 65-89.  

DEVELLİOĞLU, F. (2005). Osmanlıca-Türkçe ansiklopedik lûgat. İstanbul: Aydın Kitabevi. 

DONUK, S. (2012). Şerh-i Du’a-yı Kadeh ve Kadeh Duası Mazmunu, Turkish Studies - 

International Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 7/4, Fall 2012, p. 1599-1629, 10.7827/TurkishStudies.3985, ANKARA-TURKEY 

DURKAYA, H. (2013). Metinlerarasılık ve Karşılaştırmalı Edebiyat Bağlamında Bülbül Mazmunu 

ve Mehmet Akif Ersoy’un Bülbül Şiiri, Turkish Studies - International Periodical For The 

Languages, Literature and History of Turkish or Turkic Volume 8/13 Fall 2013, p. 847-

856, 10.7827/Turkish Studies.5853, ANKARA-TURKEY 

ERCAN, Ö. (2013). Sebk-i Hindi Tesirinde İki Şair: Şeyh Galib ve Safi, Turkish Studies - 

International Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 8/9 Summer 2013, p. 1413-1440, ANKARA-TURKEY 

GALİB, Ş. (1994). Dîvân (Haz: Muhsin Kalkışım). Ankara: Akçağ Yayınları. 

LEVEND, Â. S. (1980). Divan edebiyatı, kelimeler ve remizler, mazmunlar ve mefhumlar, 

İstanbul: Enderun Kitabevi. 

MENGİ, M. (2000). Mazmun üzerine düşünceler. Divan şiiri yazıları içinde. Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

MENZUR, İ. (1994). Lisanü’lArab, Beyrut. 

NACİ, M. (1996). Istılahat-ı edebiyye (Haz. Saraç, M. A. Y.) İstanbul: Risale Yayınları. 

OKAY, O. (1983/3). Şairin karnındaki mana. Yönelişler, 23-24, 43-45. 

ONAY, A. T. (1992). Eski Türk edebiyatında mazmunlar ve izahı (Haz. Cemal Kurnaz). Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

PALA, İ. (2008). Dört güzeller, toprak, su, hava, ateş. İstanbul: Kapı Yayınları. 

PALA, İ. (1999). Mazmunun mazmunu (Haz. M. Kalpaklı). Osmanlı Divan Şiiri üzerine metinler 

içinde (s. 399-402). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

PALA, İ. (2005). Ansiklopedik Divan Şiiri sözlüğü. İstanbul: Kapı Yayınları. 

SAFÂYÎ, (2005). Tezkire-i Safâyî (Haz. Pervin Çapan). Ankara: AKM Başkanlığı Yayınları. 

SALÂHÎ, M. (1313). Kamus-ı Osmani. İstanbul: Mahmud Bey Matbaası. 

SAMİ, Ş. (1978). Kamus-ıTürki. İstanbul: Çağrı Yayınları. 

TUMAN, M. N. (2001). Tuhfe-i Nâilî (Haz. C. Kurnaz - M. Tatçı). Ankara: Bizim Büro Yayınları. 

UÇAR, Ş. (1993’ten ayrıbasım), Ma’nâ ve mazmûn, Türkiye Kültür ve Sanat Yıllığı, 1993’ten 

ayrıbasım. 

  

 

 

 

 



1242           Nesibe YAZGAN USLU

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/12 Summer 2015 

Citation Information/Kaynakça Bilgisi 

YAZGAN USLU, N., (2015). “Tecellî Dîvânı’nda Ateş Mazmunu / The Fire Poetic Theme In 

Tecelli’s Diwan”, TURKISH STUDIES -International Periodical for the Languages, 

Literature and History of Turkish or Turkic-, ISSN: 1308-2140, (Prof. Dr. Şefik Yaşar 

Armağanı), Volume 10/12 Summer 2015, ANKARA/TURKEY, www.turkishstudies.net, 

DOI Number: http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.8635, p. 1231-1242. 


